### 文物 脈絡

# 「四海名物」新入藏亞洲文物選介——歐洲人眼中的亞洲及 東亞、東南亞文化

#### ■ 鍾子寅

國立故宮博物院設立南部院區,民國九十二年(2003)確定落腳嘉義縣太保市;歷經多年籌建,於一○四年(2015)底開館營運,不僅成爲故宮與中南部觀眾連結的據點,也試圖以更寬廣的亞洲視野詮釋文物。

「四海名物」特展精選故宮自民國九十二年啓動南院籌建以來新入藏的文物,來源包含收購與受贈,範圍涵蓋亞洲廣泛各區域,其中近三十件爲入藏後首次展出。依藏品的特性,展覽大致依區域分爲十二個主題(圖1),並以歷史上的旅行爲串場,包括政教領袖的會面、宗教的傳播、使節的往返、商貿、休閒旅遊,甚至逃難與部族遷徙。回顧歷史,往往是這些人或人群的流動,促成各區域文明間的碰撞與融合。因此,展覽一方面呈現故宮在「典藏」(博物館主要核心功能之一)方面的成果,另一方面也試圖呈現這些典藏文物背後的「人」與「事」。現將此十二個主題故事搭配精選展件介紹,分兩篇以饗讀者。





圖1 展覽十二主題 南院處提供

## 尋找祭司王約翰:歐洲人眼中的亞洲

基督教方濟各修士德魯布魯丘(William de Rubruquis,約1215-1257)奉法國國王路易九世(1214-1270)之請,於1253年5月自君士坦丁堡(今土耳其伊斯坦堡)出發。在經過七個月的旅行之後,於1253年12月抵達蒙古大汗蒙哥(1209-1259)位於蒙古草原中的營地,並在隔年的1月4日受到蒙哥汗的第一次召見。

十三世紀的基督教歐洲已與伊斯蘭教世界徒勞地征戰了數世紀,瀰漫著關於「祭司王約翰」(Prester John)的傳說。依據此傳說,在遙遠的東方,將有位祭司王約翰,率領兵馬前來協助基督教徒擊敗伊斯蘭教徒,並收復聖城耶路撒冷。沉醉在這個傳說中的歐洲教皇與世俗君主,都熱切地在尋找到底誰是

這位祭司王約翰。而隨著成吉思汗(1162-1227)在十三世紀初的興起,以及其某個後裔皈依了基督教,蒙古大汗遂成了基督教歐洲想像中的祭司王約翰。德魯布魯丘就是帶著路易九世的「和平敕書」表達傳教的希求,同時肩負與蒙古結盟以對抗伊斯蘭世界的使命。

蒙哥汗回覆了路易九世關於蒙古人信仰的天神「長生天」的訓誡,字裡行間並耀揚著蒙古的軍威,反過來要求路易九世臣服蒙古,路易九世所期待的傳教與結盟的目的顯然都沒有實現。然而,正是尋找「祭司王約翰」的熱潮,開啟了基督教歐洲與遠東更直接的接觸,從而擺脫在中世紀時代對亞洲混雜著宗教傳說的想像(祭司王約翰的傳說正是這種想像的一部分)。而隨著大航海時代的來臨,

在接續印度之後,東南亞各群島、日本諸島、 朝鮮半島,陸續被描繪出來;福爾摩沙(臺灣) 也在此時出現在歐洲人的視野中。

本單元主要選展歐洲所出版的亞洲、韃靼、中國、臺灣的地圖與圖像。〈東印度地圖〉(圖2)出自1608年德國科隆出版的《地理檔案》(Fasciculus Geographicus),由 Matthias Quad(1557-1613)於1600年製圖,原為黑白雕版印刷,之後被手工上色。地圖中的印度、中南半島、香料群島(Insule Moluccae)等相對正確,但臺灣與朝鮮半島都尚未出現,呂宋島、日本也很不準確。〈中華王國地圖〉(圖3)為1683荷蘭 Utrecht 所出版,但仿刻自法國製圖家 Nicolas Sanson(1600-1667)在1652年巴黎出版的《亞

洲地理歷史新地圖集》(L'Asie en plusieurs cartes nouvelles, et exactes & en divers traittés de Géographie, et d'Histoire),同樣原為黑白雕版印刷,之後被手工上色。此幅朝鮮半島出現了(標為 Corey),但被誤以為是個島嶼;臺灣島已被大致描繪出來,標為「I. de Pakan ou Formosa」(北港島或福爾摩沙),島上標有「Tayoa」(大員,今臺南安平)、「Wankan」(魍港,今嘉義布袋)、「Zelande」(熱蘭遮城,應在臺南安平,但被誤植到臺灣島最北)等地名;臺灣週邊還標了「I. des Pescheurs」(今澎湖)、「Tabaco Miguel」(今綠島)、「Tabaco Xima」(今蘭嶼)。〈韃靼地圖〉(圖 4)出自 1707 年荷蘭 Pieter van der Aa(1659-1733)出版的《近代世界旅遊



2 Matthias Quad製圖 東印度地圖 1608年德國出版 飯塚一教授捐贈 國立故宮博物院藏

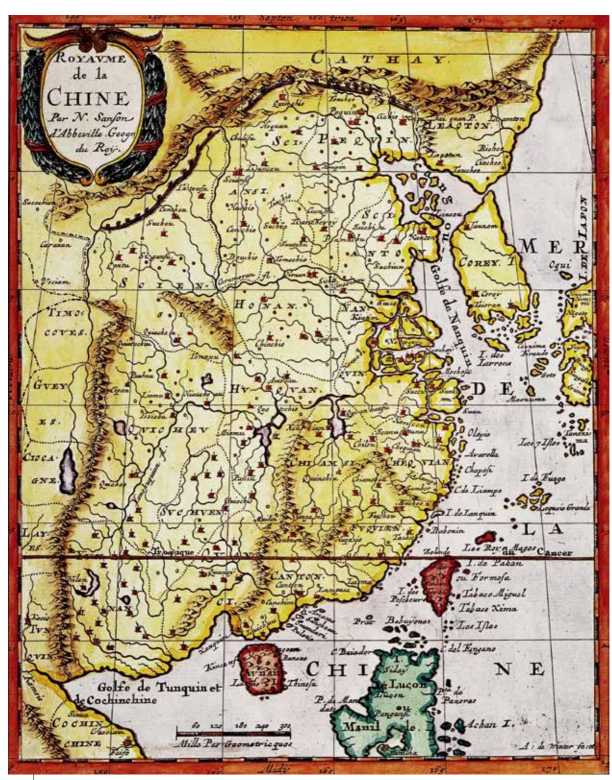




圖4 韃靼地圖 1717年荷蘭出版 飯塚一教授捐贈 國立故宮博物院藏

記程地圖集》(Cartes des itineraires et voyages modernes dans toutes les parties du monde)。依其法文題記,就是在描繪德魯布魯丘 1253 年蒙古之旅所經過的地區(其所經路徑以細線標出)。地圖西起君士坦丁堡,因此包含了安那托利亞(土耳其)、黑海、以及地中海東半部,東至西伯利亞東岸與中國沿海。在地圖右下角的朝鮮半島,同樣被誤為島嶼。十七世紀後半葉,由於義大利來華耶穌會士衛匡國(Martino Martini, 1614-1661)在荷蘭出版《中國新圖志》(Nouvus Atlas Sinensis)的影響,在歐洲所出版的中國地圖旁的朝鮮已被畫為半島;但韃靼地圖則要到十八世紀初中葉才修正此錯誤。我們從一系列歐洲所出版的地圖,例如臺灣與朝鮮半島的例子,

可以看到歐洲人對遠東地區逐漸認識的過程。

#### 西來東漸:東亞古典佛教藝術

九世紀中葉,一位中印度摩伽陀國僧人 贊陀崛多(Candragupta)來到位於雲南的南 詔國(738-902)。依據明代文獻的記載: 他在南詔「大闡瑜伽秘典,著述降伏、資 益、愛敬、息災四術」,「受到南詔國王豐祐 (824-859 在位)的崇信,被封為國師。本院 所藏的大理國張勝溫〈梵像卷〉(約創作於 1172-1176)中留有他的肖像(圖 5),被認 為是將佛教弘揚到雲南本土的八大祖師之一。

本單元選展中國北朝、遼代與大理國造 像及日本佛畫。佛教自印度經中亞傳入中國, 歷經魏晉南北朝、隋唐,發展出自己的風貌, 從而影響到韓國、日本。在唐王朝覆滅並歷經短暫紛亂的五代十國(907-979)後,中原建立起宋王朝(960-1279),在北方與西北先後有契丹建立的遼(916-1125)、黨項建立的西夏(1038-1227)、女真建立的金(1115-1234);位在中原、東南亞、青康藏高原之間交通結點的雲南,為相對中原王朝的邊陲,先是中唐以後白族所建立的南詔興起,之後則有同為白族的大理國(937-1254)與宋並峙。

〈觀音〉(圖 6)為典型遼代木雕造像: 頭戴由捲草紋組成的高聳帽冠,內飾阿彌陀 佛(此為判定觀音身分的重要依據);頭部 微微低垂,細眼半閉,眼瞼微鼓,小嘴露出 淺淺微笑;身軀呈自在坐姿,左腿盤坐,右膝 屈起,右手(手掌毀)搭於右膝上,左手撐地。 從豐潤的面頰與壯實身軀,可看出唐代遺緒。

立像〈易長觀音〉(圖 7-1)與〈阿嵯耶觀音〉(圖 8-1)均為尺寸大、製作精良的大理國造像。此兩尊在圖像上相當特別,不見於雲南以外之其他地區,可說是雲南所特有。 比對本院所收藏的大理國張勝溫〈梵像卷〉 (圖 7-2、8-2)可確定其分別為「易長觀音」



大理國 約1172-1176 張勝溫 梵像卷 局部 贊陀崛 多像 國立故宮博物院藏



圖6 │ 遼 11~12世紀 觀音 國立故宮博物院藏 作者攝於展廳



圖7-1 大理國 10~11世紀 易長觀音 彭楷棟先生捐贈 國立故宮博物院藏



圖7-2 大理國 約1172-1176 張勝溫 梵像卷 局部 易長觀音 國立故宮博物院藏



圖8-1 大理國 12世紀 阿嵯耶觀音 彭楷棟先生捐贈 國立故宮博物院藏



圖8-2 大理國 約1172-1176 張勝溫 梵像卷 局部 阿嵯耶觀音 國立故宮博物院藏

與「阿嵯耶觀音」, 前者以頭戴五佛冠、手 持淨瓶與楊柳枝(楊柳枝已佚失)、腹前飾 佛涅槃像、雙腿間飾佛三尊像為特徵;後者 則以僵直立姿、冠飾阿彌陀佛、右手作安慰 印、左手作與願印為特徵。南詔晚期佛教在 雲南日趨興盛,根據研究:隨著白族的民族 意識的抬頭,當地興起觀音化現為梵僧(印 度僧人)授記該國國王、「君權神授」的神話, 除了有「梵僧觀世音」、「建國觀世音」外, 也產生「阿嵯耶觀音」的信仰。所謂的「阿 嵯耶觀音」即「真身觀世音」,也就是化現 為各種不同樣貌的觀音的「真身」(本尊) 的意思。另一方面,南詔皇族也有消滅災疾 的「易長觀音」修法。這些信仰皆為繼之而 起的大理國所繼承且更加興盛。「易長觀音」 與「阿嵯耶觀音」乃呈現了佛教在雲南地方 化發展的特殊面貌。

在眾多梵僧入雲南傳法的故事中,贊陀 崛多無疑是最著名的一位。雖然有學者指出 明代文獻對贊陀崛多的記載帶有渲染的色彩, 並認為雲南佛教主要是受到漢地,而非印度 的影響,從而懷疑雲南歷史上真有梵僧贊陀 崛多「闡瑜伽秘典」的記載;然而,由於易 長觀音頭冠上具有五方佛圖像,而五方佛正 是中期密教瑜伽部體系最重要的特徵,易長 觀音造像的遺存其實正應證了明代文獻所載 贊陀崛多「闡瑜伽秘典」一說的可能。

## 西天梵相: 漢地的藏傳佛教藝術

1253年夏天,蒙古王子忽必烈(1215-1294)奉其兄蒙古大汗蒙哥(1251-1259在位)之命率大軍抵甘肅南部的六盤山,準備南搗大理國(937-1254)。大約因大軍將借道川西藏區,忽必烈就近召請了待在涼州(今甘肅

武威)、剛接任藏傳佛教薩迦派教主之位的 八思巴(1235-1280)。

八思巴生於後藏(今西藏日喀則地區) 薩迦派昆氏家族。1244年8月,當時駐守河 西走廊的蒙古闊端王子(1206-1251)寫信 給遠在後藏的薩迦派教主薩迦班智達(1182-1251),語帶威嚇地希望他能前來涼州「指引 道路取捨」。礙於蒙古軍威,年老的薩迦班智 達帶著年幼的姪子八思巴兄弟踏上路程,1247 年正月與闊端舉行了著名的涼州會談。會談中 雖然西藏不得不歸附蒙古,卻讓西藏各教派 保有其原來地位,闊端也信仰了藏傳佛教。

再次把握住機會,年僅十八歲、新任教主之位的八思巴在與忽必烈的會面中,博學地回答了忽必烈對於西藏歷史、宗教的提問,更先後替王妃察必(1225-1281)與忽必烈傳授喜金剛灌頂,成為他們的宗教上師。而隨著忽必烈登上大汗之位(1260,即元世祖),八思巴先後被封為國師、帝師,藏傳佛教在大都(今北京)、江南蘇、杭等地開始發展;藏傳佛教汲取自尼泊爾、所謂「西天梵相」的藝術風格也在這兩地生根。其或以漢地所熟悉的版畫、織繡等技法來表達藏傳佛教圖像,或在藏傳佛教圖像中混雜了漢地原有的元素。

磺砂藏《大威德陀羅尼經》(圖 9-1)即 典型元初的「西天梵相」。該大藏經最初為 平江府(今江蘇蘇州)磺砂延聖院開雕於南 宋紹定年間(1228-1233),後因火災與戰亂 中斷近三十年,至元成宗大德元年(1297) 在松江府(今上海)僧錄、西夏遺民管主巴 主持下復雕,迄至治二年(1322)工畢。在 卷首扉畫〈佛說法圖〉中,釋尊背光內所飾 的金翅鳥、摩羯魚、以及多數聽法菩薩之頭 冠、服飾等,均源自尼泊爾與西藏樣式;但





圖9-1 隋 闍那崛多譯 《大威德陀羅尼經》卷首 元江蘇《磧砂藏》版 國立故宮博物院藏



圖9-2 《大威德陀羅尼經》扉畫局部:a.金翅鳥;b.摩羯魚;c.尼泊爾式的鵬法菩薩與比丘;d.漢裝的鵬法菩薩;e.漢式官服的帝釋天。

老少二弟子(迦葉與阿難)、八部眾、一位著 漢服的聽法菩薩、著官服的帝釋天、以及大 量的卷雲等,則是漢地原有的元素。(圖9-2)

明代永樂(1403-1424)以降的皇帝亦篤信 藏傳佛教,「西天梵相」繼續在漢地流傳、發展。 〈藍地八吉祥刺繡掛飾〉(圖10)即為明初結 合漢地織繡技法與藏傳佛教圖樣的典型作品。

#### 華麗與拙趣並騁:東亞世俗用品

絨織是一種相當繁複的特殊織法。此技 法以細金屬桿當作緯線先與織線一起織入形 成一個個「絨圈」,再依據圖樣需要以刀片 割斷部分浮跨在金屬桿上的經線使「絨圈」 斷裂,最後取出所有金屬桿。由於被割斷的 經線在織物表面豎立成極短的絨毛(稱為「起 絨」),不僅手感柔軟,也因不同光線折射 效果而展生不同光澤,顯得相當華麗。起絨 織物在中世紀就廣受伊斯蘭與歐洲貴族喜愛, 大約自十五世紀起,義大利即以生產高檔提 花絨織聞名。位居東亞的中國是絲綢原鄉, 也熟知各種織造技法,唯獨不知絨織。根據 研究:中國可能是到了明中葉(十六世紀), 沿海的漳州、泉州的織工,才透過與葡萄牙 人的海上貿易學到此技。日本的貴族也對歐 洲輸入的提花絨趨之若鶩,惟葡萄牙商將其 視為商業機密,日本織工一直無法探究此秘 技。直到 1639 年,因為瞥見一艘葡萄牙貨船 進口絲綢中有一匹被忘了取出金屬桿的絨織 物,日本織工才恍然大悟。清代〈纏枝蓮紋 漳絨〉(圖11)運用的就是這種原本屬於歐 洲人密技的絨織技法:作為圖案主體的蓮紋 保留著「絨圈」;圖案以外的「地」則將「絨 圈」割斷產生「起絨」效果,在取出所有金 屬桿後,保有「絨圈」的蓮紋逐漸恢復平坦,

而與「起絨」的「地」產生不同光澤紋理, 從而創造出暗花的效果。

東亞漆器工藝也喜好繁複裝飾。本單元 選展中國、日本琉球、與韓國的漆器文物各 一。其中,〈龍紋衣箱〉(圖12)為韓國朝 鮮王朝(1392-1897)晚期貴族貯存衣物的漆 箱,底部與內部素黑,外蓋以「雙龍搶珠」 的圖樣裝飾:在蓋子正上方,雙龍眼珠圓睜, 張開大嘴,呈現出憨喜可愛的樣貌;身子蜿 蜒,展延至蓋子四側;雙龍四周的空白處填 塞了團雲,另在蓋緣還有一圈以菱形構圖的 突起飾帶。整體圖樣不強調前後層次,而呈 現平面攤展的裝飾藝匠。仔細看,這些裝飾 其實是用不同材質鑲嵌而成:雙龍所爭搶的 深褐色寶珠是玳瑁; 圓睜眼珠以及白色塗滿 的團雲是韓國特有的鮑魚貝; 龍身輪廓以及 白細線團雲為金屬線;龍頭與龍身、以及菱 形飾帶則是染成不同顏色的鯊魚皮。以貝殼 鑲嵌漆器為朝鮮傳統工藝,至晚期則發展出 這類以多種材質的鑲嵌美學, 使圖樣呈現多 種色澤。

相對於絨織與漆器的精巧設計,選展的 高麗青瓷與日本茶器等則呈現截然不同的美 學品味。信樂窯〈一重口水罐〉(圖13)可 說是一個重要典型。此罐造型極簡:筒形束 口,設一流口,器身微向一方歪斜;由於胎 土含鐵量高並摻雜硅石,高溫燒製後呈現紅、 黃等色彩斑剝的效果;再者,全器未施釉, 而以柴燒燒製形成自然落灰,整體呈現粗糙 觸感。這種「極簡」、「粗糙」、看似不經 意的歪斜的器身所呈現的「不完美」、以及 因燒製過程有相當程度「隨機」的成份,都 是崇尚一種「自然」、「低人為」的「拙趣」 美學的體現。



明 15世紀上半葉 藍地八吉祥刺繡掛飾 國立故宮博物院藏

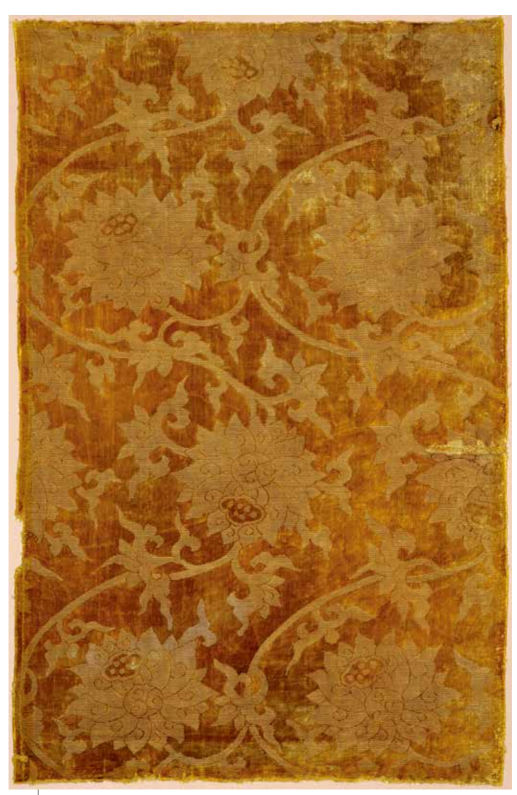


圖 11 清 纏枝蓮紋漳絨 國立故宮博物院藏







圖13 日本 桃山時代 16世紀 信樂窯 一重口水罐(利休 信樂) 國立故宮博物院藏 作者攝於展廳

## 盛世中的悠閒:日本江戶時期美學

1684 年秋,日本江戶時代(1603-1867) 有「俳聖」稱號的松尾芭蕉(1644-1694)和 門人徒步自江戶(今東京)出發,途經富士 山、伊勢抵達京都,並在隔年夏天返回。松 尾芭蕉沿途創作許多俳句作品,後集結為《曠 野紀行》。作為尋找靈感的方式,松尾芭蕉 一生還有多次長途徒步旅行。

為了統治需要,德川幕府自 1624 年開始修築以江戶為中心的五條幹道。松尾芭蕉 1684 年的旅行即是走其中的「東海道」,這是靠著太平洋一側、連結江戶與京都的沿海幹道。由於江戶時代數百年無大型戰事,經濟長足發展,到伊勢神宮參拜、或去古都(京都)或繁華首都(江戶)旅遊,成為當時日

人的願望,旅遊商機興起。1833年左右,浮 世繪大師歌川廣重(1797-1858)發表了由 永保堂與壽鶴堂共同出版的《東海道五十三 次》(永保堂版),這就是將東海道沿途的 五十三個宿場(驛站)及其附近的風光,加 上首尾(分別是江戶的「日本橋」與京都的 「三條大橋」) 共五十五幅描繪成套,結合 了自然景觀、季節變化、風土人文。這樣的 「風景繪」就如同後來的明信片般被當時人 視為旅行紀念品而購買收藏。由於大受歡迎, 歌川廣重後來陸續出版了「行書版」與「隸 書版」等多達二十餘種版本。2本院新入藏完 整一套「隸書版」,在第15幅「吉原」(圖 14)中,前景為東海道中行走的旅人,背景 則是東海道中最著名的景點之一的富士山; 在第41幅「鳴海」(圖15)中則描繪該宿場 附近販售布匹等的「名物店」,人來人往好 不熱鬧。

除了此套浮世繪外,展品還包括朝拜各名寺時集章用的和服、以及蒔繪漆器、屛風、瓷器等。此時期不僅諸侯貴族,一般市民也有相當的餘裕,在這個太平世道裡體現生活的美學逸趣,賞花、吟遊、種植花草等成大眾的生活日常,因而產生了許多美好器具的需求,多數風格絢麗,體現出江戶盛世的時代風尚。〈蒔繪藤花紋提架〉(圖16)就是個極佳的作例,其為江戶時代人們外出郊遊宴飲所用,收納精巧,包括提架、酒盒、是個極佳的作例,其為江戶時代人們外出郊遊宴飲所用,收納精巧,包括提架、酒盒、四層附蓋食盒、長形漆盒等,長形漆盒內還藏七件小盤。各組件的內側髹以朱漆,外側則在灑了金粉的背景上以金銀泥描繪纏繞架上的藤花圖案,色澤明亮,層層作工細膩,顯得優雅暨華麗。



圖14 日本 1847年出版 歌川廣重 東海道五十三次隸書版 十五 吉原 國立故宮博物院藏



圖15 日本 1847年出版 歌川廣重 東海道五十三次隸書版 四十一 鳴海 國立故宮博物院藏



圖 16-1 日本 19世紀中後期 蒔繪藤花紋提架 國立故宮博物院藏



圖16-2 蒔繪藤花紋提架組件一覽展陳 賴芷儀攝於展廳

# 從勝樂到離苦:斯里蘭卡與東南亞 佛教藝術

1296年3月24日,浙江永嘉人周達觀做為隨從,從浙江溫洲港出發,前往位於東南亞的真臘(今柬埔寨)。一開始因順風之故,二十六天就到了越南中部的占城(今歸仁);後季風轉為逆風,從占城航到真蒲(湄公河出海口)逆河而上,到查南(Kompong Chhnang)後改換小船,花了十餘日過洞里薩湖,7月下旬抵達吳哥。周達觀一行奉了蒙元皇帝鐵穆兒(1294-1307在位)之命出使招諭真臘,在吳哥待了大約一年的時間。

阿育王時(西元前272-232)佛教傳入鄰 近印度的斯里蘭卡,數世紀來雖屢有興衰, 逐漸體系化為上座部佛教。其嚴守戒律,將 「離苦」、克制慾望(慾望為「苦」的主要 來源)視為修行以得到覺悟的主要方法。東 南亞大陸部(中南半島)則是另個發展:印 度文明最遲在西元三世紀傳入此地區,婆羅 門教信仰最為興盛,佛教則主要流行後期發 展起來的密教。後者強調依靠咒語、觀想、 瑜伽等方便法門進行心識的轉換而得到證悟 的境界,並將這種境界名之為「勝樂」。 十一世紀中,有鑒於當時的宗教亂象,緬 甸蒲甘王朝 (Pagan Kingdom, 興盛於 1044-1287) 的阿奴律陀王 (Anawrahta, 1044-1077 在位)進行宗教改革,尊迎戒律嚴謹的上座 部,與斯里蘭卡成為上座部佛教的兩大中心, 從而開啟了東南亞大陸部由婆羅門教、密教 改宗上座部的浪潮,造就今日東南亞大陸部 以上座部為主要信仰的面貌。

周達觀在當時只是個低階隨從,我們從 其它史料也看不出此趟出使有什麼具體成效, 或對蒙元帝國在東南亞的經略有什麼劃時代 的影響。不過,周達觀留下了《真臘風土記》,不僅記載了前述行程,還對大吳哥城(Angkor Thom)以及高棉王朝(Khmer Empire, 802-1432)的風土留下相當的記載。而正是這本《真臘風土記》法文譯本,間接促成了歐洲旅人在五百餘年後重新「發現」吳哥遺址群。吳哥也成為十九世紀中葉二十世紀初歐洲人對「東方」最重要的意象之一。

〈密集金剛〉(圖17)為一尊尺寸大、 尊格相當罕見的高棉王朝密教造像。其三面 六臂,手持鈴、杵、輪、劍、蓮花(僅存蓮 花梗)等,結跏趺坐於鼓形臺座上;在其高 髮髻四週還圍繞著五方禪定佛。從持物與髮 髻四週的五方佛的特徵,雖然持物與印——藏 典型的無上瑜伽部父續本尊密集金剛略有差 異,然由於密集金剛法意為聚集一切諸佛(以 五方佛為代表)的功德,此尊推測為密集金 剛,其法相與印--藏典型略有差異,或許為 該尊在高棉王朝的特殊傳承。在風格表現上, 方臉、平眉、厚唇,則為典型高棉人面相特 徵。〈佛頭像〉(圖18)為信仰上座部的緬 甸的造像。雖為殘件,但尺寸巨大令人印象 深刻,推測完整造像應是與常人等高的坐像。 額頭寬大,整體臉型呈倒三角形,頭頂具桃 形的智慧之光,耳長及肩,為十七世紀以降 撣邦(Shan state)風格的典型。兩眼微閉, 眉弧高拱,鼻尖秀挺,嘴角含笑,靜謐而值 得細細品味。

## 貿易網的可敬對手:東南亞陶瓷

十五世紀後半至十六世紀初,一艘載運 了二十四萬餘件陶瓷的貨船,大約受到暴風 雨的襲擊,在越南中部重要貿易商港會安 (Hoi An)外海的占婆島(Cham Island)附



17 泰國或柬埔寨 高棉王朝 12世紀 密集金剛 彭楷棟先生捐贈 國立故宮博物院藏



圖 18 補甸 17~18世紀 佛頭像 國立故宮博物院藏

近無助地飄搖,最終不敵風雨而沈沒。除了 少數出自泰國和中國外,這些陶瓷大多產自 越南北部地區。貨船僅是當時繁忙陶瓷貿易 網絡中的一員;然這艘「占婆島沈船」以及 其他我們現今統稱的「會安沈船」,如同時

圖 19 | 越南 15~16世紀 青花人物跪像 國立故宮博物院藏

空膠囊般,讓數百年後的人們得以窺見當時 越南陶瓷的璀璨風華。

越南北部早期受到中國統治;隨著十世 紀本地王朝興起,原本近乎復刻中國陶瓷的 本地陶業也開始發展出自己的風格。十四世

> 抓住時機的還有泰國。十三世紀中,在今日泰國中南部相繼興起素可泰(Sukhothai Kingdom, 1257-1436)、阿瑜陀耶(Ayutthaya Kingdom, 1351-1767)王國,受到中國外銷瓷主力之一的龍泉窯青瓷的影響,開發出各色青瓷;另參考景德鎮青花瓷製作出獨具特色的釉下鐵繪作品。(圖 20)這兩者皆成為外銷主力商品,外銷到東南亞島嶼群與日本等地。

位於大陸部西邊的緬甸又是另一 種光景:其主要生產白釉與綠釉陶器, 並以錫作為燒製時的助熔劑為特色, 釉質帶有乳濁感。特別是其白釉綠彩



圖20 泰國 15~16世紀 鐵繪草紋蓋盒 國立故宮博物院藏

陶(圖21),由於白、綠兩種釉的熔點相近, 燒製時釉色相融而形成圖案模糊的特殊美感。 錫的運用以及常以鳥紋與幾何圖案為紋飾, 推測可能是受到伊斯蘭窯業的影響。(待續)



圖21 緬甸 15~16世紀 綠彩盤 國立故宮博物院藏

本文「盛世中的悠閒」一節的初稿由本院王健宇助理研究員協助撰寫,特此感謝;並感謝黃韻如助理研究員、林容伊助理研究員、國家海洋研究院賴芸儀博士、加拿大Alberta 大學博物館群 Mactaggart 藝術收藏闕碧芬研究員的諮詢與資料提供。本文亦受益於本院諸多前輩所留存的文物評鑑報告檔案。

作者仟職於本院南院處

#### 註釋

- 楊森,《老人趙公壽藏銘》(1439),轉引自侯沖,〈雲南阿吒力教綜論〉,《雲南與巴蜀佛教研究論稿》(北京:宗教文化, 2006),頁214。
- 2. 各種版本、特別是永保堂版與隸書版之特色,參見:王健宇,〈旅行的意義——歌川廣重隸書版《東海道五十三次》中描繪的旅行事物〉,《故宮文物月刊》,444期(2020.3),頁 20-33。

#### 參考資料

- 1. (元)周達觀原著,夏鼐校注,《真臘風土記校注》,北京:中華書局,1981。
- 2. 李玉珉, 〈易長觀世音像考〉, 《國立臺灣大學美術史研究所集刊》, 21 期, 2006 年 9 月, 頁 67-88。
- 3. 李玉珉,〈阿嵯耶觀音菩薩考〉,《故宮學術季刊》,27卷1期,2009年秋季,頁1-72。
- 4. 何修人,《周達觀〈真臘風土記〉研究——十三世紀末中國華人的域外訪察與文化交流》,臺北:花木蘭文化出版社,2010。
- 5. 林素幸,〈從安藤廣重《東海道五十三次》看日本江戶時代的旅遊文化〉,《臺灣美術》,105期,2016年7月,頁74-96。
- 6. 唐納德·拉赫(Donald F. Lach)著,周雲龍譯,《歐洲形成中的亞洲·第一卷——發現的世紀》,北京:人民出版社,2013。
- 7. 耿昇,〈中法早期關係史──柏朗嘉賓與魯布魯克出使蒙元帝國〉,《北方民族大學學報(哲學社會科學版)》,2014年3期, 頁 5-16。
- 8. 翁宇雯、〈泥土的座標──院藏陶瓷展巡禮之中國與東南亞篇〉、《故宮文物月刊》、436期、2019年7月、頁44-57。
- 9. 陳慶英,《元朝帝師八思巴》,北京:中國藏學出版社,1992。
- 10. 馮明珠主編,《經緯天下──飯塚一教授捐贈古地圖展》,臺北:國立故宮博物院,2005。
- 11. 圖亞特·哥登 (Stewart Gordon ) 著,馮奕達譯,《旅人眼中的亞洲千年史》(When Asia Was the World ),臺北:八旗文化,2016。
- 12. 闕碧芬,〈明代起絨織物探討〉,《東華大學學報(社會科學版)》,2006 年 3 期,頁 1-3。
- 13. 謝明良策展主編,《海上絲路·看見東南亞——古陶瓷·陶瓷村·現代陶藝Ⅱ》,臺北:鶯歌陶瓷博物館,2009。